### Carlos Augusto Peixoto Junior

## Permanecendo no próprio ser

Ensaios entre psicanálise e filosofia



**Blucher** 



### PERMANECENDO NO PRÓPRIO SER

Ensaios entre psicanálise e filosofia

Carlos Augusto Peixoto Junior

Permanecendo no próprio ser: ensaios entre psicanálise e filosofia © 2024 Carlos Augusto Peixoto Junior Editora Edgard Blücher Ltda.

Publisher Eduardo Blücher
Editor Eduardo Blücher
Coordenação editorial Rafael Fulanetti
Coordenação de produção Andressa Lira
Produção editorial Thais Costa
Preparação de texto Bárbara Waida
Diagramação Thais Pereira
Revisão de texto Regiane da Silva Miyashiro
Capa Laércio Flenic
Imagem da capa

#### Blucher

Rua Pedroso Alvarenga, 1245, 4º andar 04531-934 – São Paulo – SP – Brasil Tel.: 55 11 3078-5366 contato@blucher.com.br www.blucher.com.br

Segundo o Novo Acordo Ortográfico, conforme 6. ed. do Vocabulário Ortográfico da Língua Portuguesa, Academia Brasileira de Letras, julho de 2021.

É proibida a reprodução total ou parcial por quaisquer meios sem autorização escrita da editora. Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) Angélica Ilacqua CRB-8/7057

Peixoto Junior, Carlos Augusto

Permanecendo no próprio ser : ensaios entre psicanálise e filosofia/Carlos Augusto Peixoto Junior. -- São Paulo : Blucher, 2024 .

304 p. (Psicanálise Sem Fronteiras) ISBN 978-85-212-2041-1

1. Psicanálise I. Título

24-0616

CDD 150.195

Todos os direitos reservados pela Editora Edgard Blücher Ltda. Índice para catálogo sistemático: 1. Psicanálise

### Conteúdo

| Pre | Pracio                                                                                                               | /  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|     | Helia Borges                                                                                                         |    |
| Par | rte I Teoria e clínica psicanalíticas                                                                                |    |
| 1.  | Destrutividade, sobrevivência, subjetivação:<br>a agressividade como potência de destruição<br>criativa em Winnicott | 15 |
| 2.  | O ambientalismo de Winnicott: dependência, regressão, saúde e criatividade                                           | 47 |
| 3.  | Cuidado ambiental e capacidade de estar só:<br>de Ferenczi a Winnicott                                               | 63 |
| 4.  | Personalidade, relações objetais e esquizoidia na<br>obra de Ronald Fairbairn                                        | 75 |

#### 6 conteúdo

| 5.  | Experimentação e prudência na clínica                                              |     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | de Sándor Ferenczi                                                                 | 97  |
| 6.  | Os limites da representação na experiência esquizoide                              | 111 |
| Par | te II Sobre corpos e afetos                                                        |     |
| 7.  | Permanecendo no próprio ser: a potência<br>de corpos e afetos em Espinosa          | 127 |
| 8.  | O corpo e o devir-monstro: algumas reflexões<br>a partir da filosofia da diferença | 149 |
| 9.  | Sobre a importância do corpo para a continuidade do ser                            | 165 |
| 10. | Algumas considerações nietzschianas sobre corpo e saúde                            | 201 |
| 11. | O lugar da experiência afetiva na gênese<br>dos processos de subjetivação          | 225 |
| Par | te III Estética, política e subjetivações                                          |     |
| 12. | Olhar, ser percebido e permanecer sendo:<br>Winnicott, Bacon e Deleuze             | 253 |
| 13. | Aquele obscuro objeto de Buñuel                                                    | 267 |
| 14. | Subjetivações, sexualidades e modos de vida na atualidade                          | 281 |
| 15. | Capitalismo e esquizofrenia: cartografias políticas                                | 293 |

### Destrutividade, sobrevivência, subjetivação: a agressividade como potência de destruição criativa em Winnicott¹

Existe alguma possibilidade de abordar a agressividade e a destrutividade inerentes à natureza humana a partir de uma perspectiva psicanalítica que dê a elas uma positividade criativa? Certamente sim. Mas, para isso, seria preciso situá-las em um contexto no qual predomina a relação com o outro, com o ambiente, e no qual essa relação tenha como propósito afirmar a potência de ser criativo ao fazer com que o indivíduo se sinta real desde os primórdios de seu processo de subjetivação.

Mais ainda, para que a destrutividade possa realmente ser fonte de criação de um novo modo de estar no mundo e manter contato com a realidade, por exemplo, é necessário que o objeto ao qual ela se dirige tenha a capacidade de acolhê-la e sobreviver a ela. E para delimitar melhor este contexto, a partir de uma outra visão teórica e clínica sobre os processos de subjetivação, foi preciso repensar e reformular determinados parâmetros que prevaleceram na abordagem psicanalítica durante décadas desde que ela foi inventada por Freud.

<sup>1</sup> Originalmente publicado na Revista Natureza humana, 24, 2022.

Ao nosso ver, isso começa a ocorrer de forma mais consistente no final dos anos 1930, a partir da obra de Donald Winnicott. Sem sombra de dúvida, ele foi o primeiro e talvez o único psicanalista em sua época a ter um olhar completamente diferente da tradição no que se refere à agressividade, considerando-a em toda a sua positividade no processo de maturação do indivíduo – etapa fundamental a ser consentida e vivida pelo ser humano como parte de sua vitalidade criativa. É por meio dessa vitalidade, pensava Winnicott, que o bebê começa progressivamente a se separar do ambiente meramente subjetivo, reconhecendo sua externalidade, ou seja, o princípio de realidade.

Do seu ponto de vista, a agressividade é inerente à natureza humana e, portanto, inata, mas não num sentido propriamente constitucional, biológico ou psíquico, mas na medida de um pertencimento ao estar vivo. Natural nos seres humanos, ela não tem uma única raiz nem um significado unívoco, mas comporta múltiplas naturezas e diferentes formas de manifestação. Embora inerente, ela só se desenvolverá, tornando-se parte do indivíduo, se lhe for dada a oportunidade de experienciá-la de acordo com suas próprias necessidades no processo de amadurecimento. É a atitude do ambiente com relação à agressividade da criança desde cedo que influenciará de maneira decisiva o modo como ela vai lidar com a tendência agressiva que faz parte da sua natureza.

Caso o ambiente forneça os cuidados satisfatórios e se mostre capaz de reconhecer, aceitar e integrar essa manifestação do humano, a fonte de agressividade – que no início, como veremos, é motilidade e parte do apetite – torna-se integrada à personalidade total do indivíduo e será um elemento central em sua capacidade de relacionar-se com outros, brincar e trabalhar. Se não for integrada, a agressividade terá que ser escondida ou cindida e pode resultar em comportamento antissocial, violência ou compulsão à destruição.

Se na perspectiva de Freud o perigo para a vida social advinha da maldade original do homem, portador da pulsão de destruição, para Winnicott a ameaça nasce da repressão não apenas da agressividade como de tudo aquilo que é espontâneo e criativo no humano. Ele não ignora a existência do ódio e da agressão, mas se nega a aceitar o pressuposto da pulsão de morte que faz deles uma característica imodificável da essência humana.

Assim, considera imprescindível levar em conta as condições históricas concretas nas quais a agressividade e o ódio surgem nos processos de subjetivação e na vida coletiva, isto é, pensa ser indispensável atentar para a participação do ambiente nesse processo. Em termos um pouco mais abstratos, Winnicott recusa-se a interpretar a emergência da agressão e do ódio em um quadro teórico organizado por pressupostos essencialistas e deterministas e sustenta a necessidade de estudar e compreender a participação ambiental.

#### A agressividade e o amor impiedoso primitivo

Já no seu primeiro artigo sobre o tema, "Agressão e suas raízes" (Winnicott, 1939/2002a), sua concepção diverge das teorias de Freud e Klein. Com relação ao primeiro, a discordância reside no fato de este situar as raízes da agressividade nas reações às inevitáveis frustrações provenientes do contato com o princípio de realidade. Para Winnicott, essa agressividade relativa à frustração pressupõe um alto grau de amadurecimento, inconcebível nos momentos mais primitivos da subjetivação. No que diz respeito à teoria kleiniana, os motivos têm a ver com o fato de que nela a agressividade, que se expressa como inveja, ódio ou sadismo, é sempre uma manifestação da pulsão de morte, pensada como um elemento constitucional do indivíduo, variando de intensidade. De um ponto de vista winnicottiano, a agressividade que alguns bebês manifestam desde o início do processo de subjetivação nunca é exclusivamente derivada da emergência de instintos agressivos primitivos.

A fonte dessa agressividade primária é basicamente a excitação com a qual a criança não sabe ainda o que fazer no início da vida. Se é verdade que o bebê traz consigo uma potência de destruição bastante significativa, ele também terá uma notável capacidade para proteger o que ama de sua própria destrutividade, caso tudo corra bem na sua trajetória de subjetivação. A principal destruição, afirma Winnicott, deve existir sempre e necessariamente no domínio da fantasia. Embora essa agressividade instintiva se torne em breve algo que pode ser mobilizado a serviço do ódio, originalmente ela é parte de alguma outra forma de amor instintivo. "Talvez a palavra voracidade expresse melhor do que qualquer outra a ideia de fusão original de amor e agressão, embora o amor neste caso esteja confinado ao amor-boca" (Winnicott, 1939/2002a, p. 97).

Existe, portanto, uma voracidade que o psicanalista britânico chama de teórica ou amor-apetite primário que pode ser cruel, dolorosa, perigosa, mas apenas por acaso. O objetivo do bebê é apenas a satisfação, a paz de corpo e espírito. Amadurecendo, ele se torna mais potente e integrado no corpo e precisa cada vez mais experimentar sua força e haver-se com sua crescente capacidade de reconhecer acontecimentos e objetos. Como durante os estágios mais primitivos o bebê permanece incompadecido, ele continua a manifestar sem preocupação, e cada vez com mais força e ousadia, os sinais da sua necessidade nos momentos de excitação.

Segundo Jan Abram (1996/2000),

Winnicott aposta no que chamou de "self cruel primitivo". Esta crueldade se dá antes mesmo de o bebê ser capaz de sentir-se preocupado. Assim o self cruel antecede o self implicado. Mas o self com capacidade para a preocupação (self concerned) – ou a capacidade de sentir-se preocupado – depende, para o seu desenvolvimento, que o self cruel permita sua expressão. (p. 9)

A "agressão primária" e a "crueldade" são, portanto, diferentes aspectos de um tipo de destrutividade primária que, caso o objeto/ambiente sobreviva a ela, conforme veremos adiante, tornará o sujeito capaz de encarar o mundo real da forma com que ele realmente se apresenta.

A ausência de alteridade nessa fase primitiva do amadurecimento emocional faz com que o bebê não se sinta responsável pela consequência de seus propósitos com esse amor primário impiedoso. Há, pois, um aspecto destrutivo no amor primitivo, mas, no bebê ainda não integrado, não há intenção de destruir. Nesse momento do processo de subjetivação, mesmo estando o bebê ainda na situação de dependência absoluta, é preciso que o ambiente externo se insinue na sua experiência. Isso porque, se a experiência instintual fosse completa e sem obstáculos, ocorreria a frustração da motilidade que deriva da raiz motora. A satisfação da motilidade requer encontrar algo de oposição, sem o qual ela se frustra. Voltaremos a isso logo adiante. Por ora, cabe destacar desde já que se a agressividade for perdida no estágio inicial da vida emocional, o bebê perderá uma parte importante de sua potência de vida, de sua capacidade de amar e de se relacionar com os objetos.

Postulando, portanto, a existência deste relacionamento objetal inicialmente impetuoso e sem compaixão, Winnicott (1945/2000a) ressalta que "ninguém consegue ser impiedoso depois da fase do concernimento, a não ser em estados dissociados. Mas os estados de ausência de compaixão dissociada são comuns no início da infância, e emergem em certos tipos de delinquência e de loucura, e precisam estar disponíveis na saúde" (p. 230). A criança comum tem prazer na relação impiedosa com a mãe, geralmente por meio de brincadeiras, e precisa da mãe porque ela é a única de quem se pode esperar um grau de tolerância razoável para tamanha ausência de consideração, mesmo por brincadeira. Se não lhe for dada a oportunidade de brincar

sem compaixão, a criança terá que esconder o seu eu impiedoso e dar-lhe vida apenas em estados dissociados.

Tão cedo quanto possa ocorrer a integração, e talvez ela aconteça antes num auge de excitação ou raiva, diz Winnicott, há um estágio teoricamente anterior no qual o que quer que o bebê faça que possa machucar não é feito a partir do ódio. "Utilizei a expressão amor impiedoso para descrever esse estágio. À medida que o bebê torna-se capaz de se sentir uma pessoa inteira, o termo 'ódio' passa a ter sentido para descrever um certo conjunto de sentimentos" (Winnicott, 1947/2000b, p. 285).

A mãe deve ser capaz de tolerar o sentimento de ódio que ela experimenta contra o bebê sem fazer nada a esse respeito e sem expressá-lo para ele. Além disso, ela não pode temer a sua própria reação, pois, nesse caso, não conseguirá odiar adequadamente quando machucada. O aspecto mais notável a esse respeito, numa perspectiva winnicottiana, é a capacidade que a mãe tem de ser tão agredida e sentir tanto ódio por seu bebê sem vingar-se dele, bem como sua aptidão para esperar por recompensas que podem ou não vir bem mais tarde. Mas ela só será realmente recompensada quando alguma capacidade para o concernimento vier a se instaurar na vida emocional da criança.

# Amor primitivo; movimento/oposição; culpa/concernimento

Outro ponto importante e bastante original na abordagem de Winnicott a propósito da agressividade é a sua relação com a questão do movimento. A motilidade constitui, para o psicanalista britânico, uma das expressões mais elementares da agressividade. Presente desde a vida fetal, ela sustenta a emergência da potência agressiva quando a estabilização do processo de integração unifica o que até então se

manifestava como "funções parciais". Ela está presente na dinâmica do movimento erótico de relacionar-se com o outro, de início ainda não reconhecido como tal, e, como vimos, não contém nem exprime ódio. O que não impede a intenção de "devorar" o seio da mãe, de veicular a característica destrutiva do amor primitivo. Para Winnicott (1968/1982),

No início agressividade é sempre movimento, antes mesmo do nascimento já são observadas movimentações intrauterinas (pontapés) . . . Uma parte da criança se movimenta e dá de encontro com algo. Nesses casos muito iniciais não temos propriamente golpes porque ainda não há uma pessoa com intenções. . . . O que há sempre são tendências ao movimento, no sentido de obter algum prazer muscular, as quais se deparam com obstáculos. . . . O mais importante é que essas primeiras pancadas vão levando à descoberta de um mundo Não-Eu e à relação com objetos. . . . O que virá a ser propriamente um comportamento agressivo não passa no início de um simples impulso que desencadeia movimento constituindo os primeiros passos de uma exploração do ambiente. (pp. 263-264)

Uma porção significativa do potencial de motilidade do bebê se fusiona com o erotismo, mas outra porção ficará disponível para objetivos puramente motores. São esses últimos que requerem uma certa oposição do ambiente para poderem satisfazer as necessidades do bebê. Convém então distinguir com clareza o *quantum* de motilidade fusionada com o erotismo do restante dela. Segundo Carlos Plastino (2014), "a motilidade fusionada com o erotismo mobiliza gestos espontâneos do bebê e encontra satisfação na gratificação instintiva. Mas a motilidade não fusionada remanescente precisa encontrar oposição" (p. 86).

Em condições normais, grande parte da motilidade é despendida nas experiências instintivas. A oposição é necessária para dar realidade ao impulso, e o que se costuma chamar de "potencial agressivo" de um bebê depende da quantidade de oposição até então encontrada. No contato com o objeto que resiste e se opõe, o bebê transforma gradualmente a sua potência vital em capacidade para a agressão. A questão fundamental nesse caso é a oferta da quantidade adequada de oposição, já que o excesso inibe o impulso e impede que a motilidade se fusione à experiência instintual, como deve ocorrer em casos saudáveis. Isso favorece a elaboração imaginativa das funções corporais e, consequentemente, a tarefa de alojamento da psique no corpo, a personalização, é facilitada. O sentido de real, diz Winnicott, no artigo sobre "A agressividade em relação ao desenvolvimento emocional" (1950-1955/2000c), se origina especialmente das raízes motoras e sensoriais correspondentes. Quando, nas experiências instintuais, há uma fraca infusão do elemento motor, estas não fortalecem o sentido de realidade ou de existir.

Portanto, antes mesmo da integração da personalidade, a agressividade já está em ação, vinculada à motilidade, e faz parte da expressão primitiva de amor em termos de oralidade. Nesse momento do processo de subjetivação, caracterizado pela ausência de concernimento, pode-se dizer que a criança existe como uma pessoa e tem propósitos, mas ainda não considera importante o fato de que o que ela destrói quando excitada é a mesma coisa que valoriza nos intervalos mais calmos entre as excitações. Seu amor excitado inclui um ataque imaginário ao corpo da mãe. No estágio do concernimento, que traz com ele a capacidade para a culpa, a integração do ego já alcançou um grau em que a criança pode perceber melhor a personalidade da figura materna, o que tem como consequência alguma dose de consideração por parte dela quanto ao resultado de suas experiências instintivas, tanto físicas quanto psíquicas.

Nos estágios iniciais do amadurecimento, quando o eu e o não eu estão se constituindo, o componente agressivo é aquele que, em geral, conduz o indivíduo rumo a um objeto ou a um não eu que ele sentirá como externos. De acordo com Winnicott (1950-1955/2000c), "a experiência erótica pode ser completada por qualquer coisa que alivie o impulso instintivo erótico . . . Por outro lado, os impulsos agressivos não proporcionam nenhuma experiência satisfatória a não ser que encontrem oposição. A oposição deve originar-se no ambiente, no não-eu que gradualmente vai se distinguindo do eu" (p. 301).

O potencial de força vital de um feto, afirma Winnicott, é mais ou menos o mesmo, tal qual o potencial erótico do bebê. A complicação reside, como dizíamos, no fato de a quantidade de potencial agressivo depender da quantidade de oposição com a qual ele depara, ou seja, a oposição afeta a conversão da força vital em potencial de agressividade. Mais do que isso, o excesso de oposição tende a criar complicações que podem tornar impossível a fusão do potencial agressivo com o erótico.

Na saúde, os impulsos levam à descoberta de que existe um ambiente, sendo que este equivale à oposição encontrada pelo movimento e sentida no seu exercício. A consequência, nesse caso, é o reconhecimento primitivo de um mundo não eu e a instauração incipiente do eu. Vale lembrar que, na prática, tais coisas acontecem gradualmente, indo e vindo repetidamente, sendo alcançadas e perdidas em seguida.

Contudo, existe uma certa confusão, constata o nosso autor,

quando empregamos o termo agressividade para designar espontaneidade. O gesto impulsivo volta-se para fora e torna-se agressivo quando encontra oposição. Há realidade nessa experiência, e ela funde-se facilmente às experiências eróticas que aguardam o recém-nascido . . . É esta impulsividade e a agressividade que dela deriva que levam o bebê a necessitar de um objeto externo, e não apenas de um objeto que o satisfaça. (Winnicott, 1950-1955/2000c, p. 304)

A motilidade, portanto, é uma característica do ser vivo e, como mostrou Winnicott, precede a agressividade, termo que vai fazendo mais sentido para a criança à medida que o processo de subjetivação se desenrola. São casos particulares desse movimento quase agressivo o ato de agarrar e a atividade de sugar que depois se transforma em morder. Na criança sadia, conforme vimos, grande parte desse potencial de agressividade funde-se às experiências instintivas e ao padrão dos relacionamentos mais primitivos. No entanto, esse desenvolvimento só ocorre caso certas condições ambientais suficientemente boas estejam presentes. Nesse contexto, surgem a culpa e a consideração.

> Em algum momento da segunda metade do primeiro ano de vida da criança normal, essa começa a demonstrar certa capacidade de se preocupar, certa habilidade de ter sentimento de culpa. Trata-se aqui de um estado de coisas altamente complexo que depende da integração da personalidade infantil em uma unidade e está vinculado à aceitação, por parte da criança, da responsabilidade por toda a fantasia sobre o que pertence ao momento instintivo. A presença contínua da mãe é precondição necessária a essa realização altamente sofisticada, e a atitude da mãe deve comportar um elemento de estar atenta a ver e aceitar os esforços imaturos feitos pela criança no sentido de contribuir, isto é, cabe à mãe reparar, amar construtivamente. (Winnicott, 1958/2001, p. 18)

Como vimos, o impulso de amor primitivo opera num estágio em que o ego está apenas começando a amadurecer, ou seja, quando a integração ainda não é um fato estabelecido, período em que também não é possível a aceitação da responsabilidade. Isso só ocorre quando o ego já está integrado e organizado a ponto de existir a raiva e, consequentemente, o temor à retaliação. "Quanto mais cedo detectarmos a presença de raiva e medo, poderemos reconhecer também a presença daqueles dois desenvolvimentos do ego antes dos quais não faz sentido falarmos em sentimentos de raiva no indivíduo" (Winnicott, 1950-1955/2000c, p. 296).

Na saúde, afirma Winnicott, o ambiente é constantemente descoberto e redescoberto por meio da motilidade. A partir da potência criativa do movimento, o indivíduo está se desenvolvendo no centro e o contato com o ambiente é uma experiência absolutamente singular do indivíduo, ainda que tudo isso dependa de uma mãe suficientemente boa, sensível e disposta a se adaptar ativamente às necessidades primárias da criança. E, nessa adaptação, como veremos agora, a sobrevivência desempenha um papel absolutamente fundamental.

## Círculo benigno, sobrevivência, reparação e concernimento

No início do processo de subjetivação, a criança é mesmo impiedosa, pois não dá ainda nenhuma importância às consequências de seu amor instintivo impetuoso. Esse amor é originalmente uma forma de impulso, de gesto, contato ou relacionamento que proporciona ao bebê a satisfação de poder se expressar, bem como o alívio da tensão instintiva. Além disso, ele também situa o objeto fora do eu, o que lhe oferece uma percepção um pouco mais objetiva da realidade, a qual vai se consolidando com o tempo, caso tudo corra bem. Esse momento do processo é aquele da pré-piedade, pré-compaixão ou pré-concernimento, quando ainda não há propriamente cuidado ou consideração pelo objeto de amor. A mudança da ausência de consideração para um maior cuidado ocorre gradualmente, sob certas condições específicas de maternagem.

Uma transformação tão complexa no amadurecimento emocional, diz Winnicott, não pode realizar-se sem a ajuda de um ambiente suficientemente bom. Esse último é representado pela sobrevivência da mãe, e enquanto o bebê não dispuser de suficiente material mnêmico para existir sem a mãe, não há lugar para o seu desaparecimento.

O bebê abençoado com uma mãe que sobrevive, que reconhece um gesto de doação quando este ocorre, está agora em condições de fazer algo a respeito daquele buraco, o buraco no seio ou no corpo, criado imaginariamente no momento instintivo original. Aqui entram em cena as palavras reparação e restituição . . . O gesto de doação pode vir a alcançar o buraco se a mãe faz a sua parte. (Winnicott, 1954-1955/2000d, p. 365)

Com isso, começa a se estabelecer um círculo benigno, e o resultado do fortalecimento diário desse círculo é que o bebê vai se tornando cada vez mais capaz de tolerar aquele buraco que é uma das consequências do seu amor instintivo. Aqui está a origem do sentimento de culpa, aliás, da única culpa realmente pessoal e verdadeira, já que, na visão de Winnicott, aquela culpa que é implantada de fora é falsa para o eu. Em termos mais específicos, a culpa verdadeira advém da junção das duas mães, ambiente e objeto, a do amor tranquilo e a do amor excitado, daquela que é objeto de amor e de ódio. Esse sentimento virá a compor, na medida em que cresça, uma fonte saudável de atividade nos relacionamentos interpessoais, quando do advento da pessoa total.

Temos aí, portanto, uma das fontes da potência para a construção social e o desempenho artístico, que Winnicott considera um resultado do desdobramento da destruição criativa e que depende fundamentalmente da sobrevivência do objeto à agressividade inerente à força vital originária. A criança saudável, segundo o nosso autor, não precisa ser ensinada a sentir culpa ou compaixão porque tem uma fonte absolutamente singular e própria desses sentimentos.

Por um bom tempo, a criança precisa de alguém que não seja apenas amado, mas que se disponha a acolher sua potência, não apenas de destruição, mas também de restituição e reparação. Ou seja, assim como precisa expressar sua agressividade e suas tendências destrutivas, a criança pequena também precisa, de acordo com Winnicott, ter a chance de dar, relacionada à culpa derivada daquelas experiências instintivas, porque só assim ela poderá crescer de modo emocionalmente saudável. Se a mãe se comporta de uma maneira significativamente adaptativa, o que tende a ocorrer de modo natural, ela será capaz de proporcionar tempo suficiente para que a criança se reconcilie com o fato de que o objeto do seu ataque impiedoso é a mesma pessoa responsável pela situação de cuidado total consigo.

Pode-se ver que o lactente tem duas preocupações: uma com o efeito do ataque na mãe, e a outra como resultado em seu próprio eu, conforme haja a predominância de satisfação ou de frustração e raiva. Usei a expressão impulso amoroso primitivo, mas nas obras de Klein a referência é à agressão, que é associada às frustrações que inevitavelmente perturbam a satisfação instintiva à medida que a criança começa a ser afetada pelas exigências da realidade. (Winnicott, 1958/1983a, p. 25)

Caso haja um tempo razoável, o lactente certamente será capaz de solucionar os resultados da experiência instintiva. A mãe, sustentando a situação no tempo, precisa estar pronta para receber e compreender se o lactente tem o impulso natural de dar ou de reparar. De acordo com Winnicott, nesse momento do processo de subjetivação, a criança ainda não é capaz de lidar com uma sucessão de lembranças ou com a ausência prolongada da mãe, e precisa que lhe sejam oferecidas oportunidades para fazer reparações e restituições. Gradualmente, à medida que ela descobre que a mãe sobrevive e aceita o seu gesto reparador, a criança torna-se capaz de aceitar a responsabilidade pela fantasia total do impulso instintivo global que era impiedoso previamente. Assim, a crueldade impiedosa cede lugar à piedade e a desconsideração, à consideração pelo outro.

Um aspecto fundamental do sentimento de culpa resulta dessa tolerância por parte da mãe para com os impulsos destrutivos da criança no amor primitivo. A tolerância dos próprios impulsos destrutivos resulta numa coisa nova, diz Winnicott, que é a capacidade de desfrutar de ideias, mesmo que destrutivas, bem como das excitações corporais que as acompanham. Esse processo abre amplo espaço para a experiência de consideração/concernimento, que é a base para tudo o que é construtivo na subjetivação.

É importante notar que, ao longo desse processo de reparação, a criança está acumulando uma força do eu que possibilita a tolerância da destrutividade pertencente à sua própria natureza. "A oportunidade para contribuir, de um modo ou de outro, ajuda cada um de nós a aceitar a destrutividade que é parte de nós próprios, básica, e pertencente ao amor, que é comer" (Winnicott, 1960/2002b, p. 161).

Uma boa relação entre agressividade e potência construtiva depende, portanto, da oportunidade que é oferecida à criança para que ela possa prestar sua contribuição ao ambiente fazendo coisas com prazer e percebendo que isso faz falta e diferença para o outro. Winnicott ressalta que "se a sua contribuição não é valorizada pelo outro a sensação que predomina é a de impotência ou inutilidade, o que pode levar a

explosões de agressividade. É fundamental que uma criança possa dar, mais até do que receber" (Winnicott, 1968/1982, p. 268).

Segundo Winnicott, a fantasia que acompanha os fortes impulsos do id reúne ataque e destrutividade. Isso significa que o bebê não apenas imagina a si próprio devorando o objeto, mas também quer se apossar dos seus conteúdos. Se o objeto não é destruído é por causa de sua própria potência para sobreviver, e não por causa de sua proteção pelo bebê. Este se sente ansioso porque se consumir a mãe a perderá, mas essa ansiedade pode ser transformada pelo fato de o bebê ter uma contribuição a fazer à mãe-ambiente. Se tudo corre bem, surge uma confiança crescente de que haverá alguma oportunidade para contribuir, sentimento que torna o lactente capaz de tolerar a ansiedade. Tolerada deste modo, ela acabará se transformando em culpa.

Os impulsos instintivos levam ao uso impiedoso dos objetos, e daí a uma culpa que é retida e aplacada pela contribuição à mãe que o lactente pode fazer. Além disso, a oportunidade para se doar e reparar danos que é oferecida pela mãe-ambiente, com sua presença consistente, capacita o bebê a se tornar cada vez mais audacioso na experimentação com seus próprios impulsos instintivos; dito de outro modo, a oportunidade de reparação libera a sua vida instintiva. Assim, a culpa não é propriamente sentida, mas permanece como que adormecida, ou em potencial, e aparece (como tristeza ou ânimo deprimido) somente se não for oferecida a oportunidade de reparação.

Quando a confiança nesse ciclo benigno e na expectativa da oportunidade se estabelece,

o sentimento de culpa relacionado com os impulsos do id sofre nova modificação; precisamos então de um termo mais positivo, tal como 'preocupação' (consideração, concernimento, cuidado). O lactente está agora se tornando capaz de ficar preocupado, de assumir responsabilidade por seus próprios impulsos instintivos e as funções que dele fazem parte. (Winnicott, 1963/1983b, p. 73) Isso provê um dos elementos construtivos fundamentais da brincadeira e do trabalho.

Entretanto, ao longo do processo de amadurecimento emocional, foi a oportunidade de contribuir, dada a sobrevivência da mãe, que possibilitou ao concernimento se situar dentro das capacidades da criança. Nessas condições, o bebê estará apto a perceber o mundo objetivamente porque experienciou o objeto que sobreviveu à sua destrutividade (agressividade primária). Isso significa que o objeto permanece sendo, de certa forma, o mesmo, uma vez que não promoveu qualquer retaliação por rejeição ou punição.

Já a mãe que não for suficientemente boa nestes termos e que não puder responder aos sinais espontâneos emitidos pelo bebê não conseguirá sobreviver e, consequentemente, contribuir para o desenvolvimento emocional de seu bebê. "Uma consequência disso é que o bebê corre o perigo de desenvolver uma complacência, um falso *self*, ou coisa muito pior" (Abram, 1996/2000, p. 20). Mas se o objeto sobrevive à destruição, o padrão de desenvolvimento da agressividade pessoal da criança prossegue e, um pouco mais tarde, servirá de pano de fundo para uma contínua fantasia de destruição ou provocação. A partir daqui, segundo Winnicott, o objeto subjetivo é permanentemente destruído na fantasia.

O amor, no sentido específico desse contexto, só surge após a destruição na fantasia inconsciente. Como vimos, Winnicott fala de amor primitivo referindo-se aos estados excitados do bebê, carregados de tensão instintual. Mas outra coisa, completamente distinta, é o amor pelo objeto que sobrevive à destruição. De acordo com Elsa Dias (2011a), "trata-se agora do sentimento de um eu, dirigido a um outro, experimentado como pessoa inteira e separada. Nestas condições fica evidenciado que tanto a realidade objetiva quanto o amor dependem de haver sempre destruição" (p. 109). Essa destruição, que aqui chamamos de criativa, torna-se o pano de fundo inconsciente

para um amor de objeto real, isto é, para a percepção objetiva de um objeto situado fora da área do controle onipotente do sujeito.

É apenas nesse contexto do concernimento que aparece a agressividade propriamente dita, integrada como parte da personalidade, de caráter instintual e relativa à destrutividade inerente à natureza humana. Essa destrutividade é aquela mesma da impulsividade instintual do amor primitivo, só que até então o bebê não tinha qualquer consideração ou cuidado com nada, não sabendo de si mesmo nem do mundo. Agora, tendo alcançado a dimensão de um eu unitário, separado do não eu, ele começa a integrar a instintualidade e a destrutividade que lhe são inerentes, como parte do eu. Assim, passa também a sentir-se concernido e responsável pelos resultados de seu amor excitado tanto na mãe como em si mesmo.

Tal processo, como mostra Dias, não é apenas complexo, como também doloroso:

É quase intolerável para os seres humanos em geral assumir plenamente a responsabilidade pela destrutividade que é pessoal e inerente a uma relação com um objeto sentido como bom; em outras palavras, que está relacionada ao amor. Essa conquista só será possível por meio de um desenvolvimento gradual associado às experiências de reparação e restituição. (Dias, 2011a, pp. 112-113)

Para que essa conquista se estabeleça como capacidade integrada à personalidade, a criança precisa suportar a culpa por algum tempo, o que só é possível mediante o auxílio luxuoso de uma mãe potente e viva, a qual sobrevive e permanece sustentando a situação durante o tempo necessário. Mediante o ataque voraz, a mãe permanece lá, disponível, até o gesto reparador. Essa sequência, em que o bebê morde e assopra, precisa se repetir muitas vezes até que, gradualmente, o lactente passe a acreditar no esforço construtivo, suportando a culpa

e, assim, tornando-se livre para o amor instintivo. Conforme vimos, isso é o que Winnicott chama de círculo benigno. Se ele se estabelece de forma saudável, a criança torna-se capaz de descobrir e manter contato com sua destrutividade e seu ímpeto pessoal de dar, construir e reparar. Caso contrário, a vida instintiva será inibida e reaparecerá a dissociação entre os estados tranquilos e excitados. Com isso, o descanso torna-se impossível e fica perdida a capacidade de brincar.

## Destruição criativa, externalidade e sobrevivência no contexto do uso do objeto

Para além do relacionamento com os objetos que ocorre nos momentos mais primitivos da subjetivação, Winnicott, ao final de sua obra, formulou a ideia de um uso do objeto que difere daquela relação inicial. Entre o relacionar-se e o uso, diz ele, temos algo de extrema importância, que é a colocação, pelo sujeito, do objeto fora da sua área de controle onipotente, ou seja, a percepção daquele objeto como um elemento externo, e não mais como um fenômeno predominantemente subjetivo. No entanto, uma vez mais, a sobrevivência do objeto nesse contexto é absolutamente imprescindível. Como lembra Winnicott (1968/1994d),

[é] importante notar que não se trata apenas de o sujeito destruir o objeto porque este está situado fora da área de controle onipotente. É igualmente importante enunciar isso ao contrário e dizer que é a destruição do objeto que o situa fora da área de controle onipotente do sujeito. Destas maneiras o objeto desenvolve sua própria autonomia e vida, e (se sobrevive) contribui para o sujeito, de acordo com suas próprias propriedades. . . . Por causa da sobrevivência do objeto o sujeito pode agora começar a viver

uma vida no mundo dos objetos e tem assim a ganhar de maneira imensurável. (p. 174)

Trata-se, no caso, de objetos afetivamente investidos que estão, nesse momento do amadurecimento emocional, em processo de destruição por serem reais, ao mesmo tempo que se tornam reais por serem destruídos.

O que Winnicott está considerando com essa proposição a respeito do uso é a necessidade de aceitar o fato de que o primeiro impulso na relação do sujeito com o objeto (percebido de maneira objetiva, e não subjetiva) seria destrutivo, e não apenas descuidado, como o considerava até então, ainda que a destrutividade não exclua o descuido. A questão aqui é que, enquanto o sujeito não destrói o objeto subjetivo (aquilo que Winnicott chamou em outras ocasiões de feixe de projeções), a destruição aparece e se torna um aspecto central para que o objeto seja objetivamente percebido, ganhe autonomia e passe a fazer parte da realidade compartilhada.

"A minha tese", diz o autor, "é que a destruição desempenha o seu papel na construção da realidade, situando o objeto fora do *self*. Para que isto aconteça, são necessárias condições favoráveis" (Winnicott, 1968/1994d, p. 175). Trata-se aqui de uma dimensão crucial no processo de destruição criativa que estamos nos propondo a destacar. Pois, na verdade, o sujeito está criando o objeto, no sentido de encontrar a própria externalidade, experiência que depende basicamente da capacidade de sobrevivência sem retaliação por parte do objeto. Se tudo corre bem nesse contexto, a oferta de oportunidades para a reparação poderá ser apresentada na sequência, consolidando um movimento construtivo/criativo, movimento que já existia virtualmente como potencial implícito na própria sobrevivência do objeto

Com essa noção de uso do objeto também é possível notar a absoluta singularidade da compreensão winnicottiana sobre a agressividade, que aqui estamos tentando realçar, quando consideramos a 34

emergência da externalidade para o psiquismo do bebê. Se na teoria freudiana clássica, como vimos, a agressividade caracteriza a reação do bebê ao encontro com a realidade objetiva, aí incluída a frustração que ela lhe impõe, gerando nele, só então, raiva e desejo de agredir, a perspectiva winnicottiana é completamente distinta. Para o bebê, a transformação do objeto subjetivo (criado por ele e manipulável à vontade) em objeto objetivo remete a uma externalidade não manipulável, o que implica a destruição imaginária do objeto subjetivo. Como ressaltou Plastino (2014), "sua sobrevivência objetiva transforma-o em objeto objetivo, levando assim o bebê a aceitar, pelo amor que sente ao objeto sobrevivente, a realidade objetiva, a alteridade e a externalidade" (p. 91).

É, portanto, a destruição do objeto subjetivo promovida pelo bebê que coloca aquele objeto fora do eu, desde que, é claro, intervenha nesse processo um ambiente facilitador. "Na teoria ortodoxa encontra-se sempre o pressuposto de que a agressão é reativa ao encontro com o princípio da realidade, enquanto que aqui é a pulsão destrutiva que cria a qualidade de externalidade. Isto é central à estrutura dos meus argumentos" (Winnicott, 1968/1994d, p. 176). Assim, fica bem claro o valor positivo da destrutividade em sua dimensão criativa: destruído o objeto subjetivo cria-se a possibilidade do uso do objeto agora percebido objetivamente.

Já o que seria uma destruição real pertence justamente ao fracasso do objeto em sobreviver, pois, se ele não fracassar, a destruição permanecerá apenas como potencial. A palavra "destruição", nesse contexto, não remete especificamente ao impulso destrutivo do bebê, mas ao risco de o objeto não sobreviver, o que significa possíveis mudanças em sua qualidade ou atitude.

De acordo com Dias, a questão da agressividade no pensamento de Winnicott sempre esteve ligada à constituição da realidade externa. No fim dos anos 1960, o que ele fez foi configurar um tipo de destrutividade não instintual e sem raiva (*no anger*), ainda dentro dos estágios

iniciais, que envolve não uma destruição efetiva, como vimos, mas uma destruição potencial, que ocorre basicamente na fantasia.

Há um momento do amadurecimento normal em que o bebê destrói o objeto, que, nessa ocasião, é subjetivo, não para se livrar de algo mau dentro dele (ainda não há dentro e a questão não é bom ou mau), mas para, expulsando o objeto para fora do seu controle onipotente e experienciando a sobrevivência dele, poder reconhecê-lo como uma coisa em si, externa e separada do seu eu, como algo que vive por sua própria conta . . . É desse modo que o bebê cria a externalidade do mundo como um novo e necessário sentido do real e pode, a partir de então, usar objetos. (Dias, 2011a, p. 108)

Temos aqui reafirmada uma sequência fundamental no processo de subjetivação da criança: destruição, sobrevivência, criação.

O ataque raivoso relativo ao encontro com o princípio de realidade, segundo Winnicott, é algo mais sofisticado e posterior a essa destrutividade primitiva. Não há raiva na destruição do objeto dessa agressividade primária, embora se possa dizer que haja alegria com a sua sobrevivência. "A partir deste momento, ou originando-se desta fase, o objeto *na fantasia* está sempre sendo destruído. Esta qualidade de "sempre sendo destruído" torna a realidade do objeto sobrevivente sentida como tal, fortalece o tom do sentimento e contribui para a constância objetal. O objeto agora pode ser usado" (Winnicott, 1968/1994d, p. 177).

Esta destruição contínua torna-se o pano de fundo inconsciente para o amor de um objeto real situado fora da área de onipotência. Esse aspecto envolve, mais uma vez, um enunciado do valor positivo da destrutividade. Esta, em conjunto com a sobrevivência por parte do objeto, o situa fora da área dos objetos constituídos a partir de projeções

subjetivas. Assim é criado um mundo de realidade que pode ser partilhada e usada pela criança, a qual também pode retroalimentar o que Winnicott chama de substância diferente de mim no sujeito.

A destrutividade, portanto, pertence ao relacionar-se com objetos que estão fora do mundo subjetivo ou da área de onipotência. "Em outras palavras, primeiro existe a criatividade que pertence ao estar vivo, e o mundo é apenas um mundo subjetivo. Depois vem o mundo objetivamente percebido e a destruição absoluta dele e de todos os seus detalhes" (Winnicott, 1963/1994a, p. 179). Essa destruição que se encontra na base da relação com os objetos, na saúde, canaliza-se para a destruição que se dá no inconsciente, na realidade psíquica interna do indivíduo, em sua vida onírica e suas atividades lúdicas, e na expressão criativa. "Esta destruição não precisa de controle; o que se necessita aqui é a provisão de condições que permitam o crescimento emocional do indivíduo, contínuo desde a primeiríssima infância até a ocasião em que as complexidades da fantasia e do deslocamento se tornam acessíveis ao indivíduo em sua busca de uma solução pessoal" (Winnicott, 1965/1994b, p. 180).

Nesse momento primeiro e vitalmente importante, a qualidade viva "destrutiva" do indivíduo é simplesmente um sintoma de estar vivo e, como vimos, nada tem a ver com raiva ou possíveis frustrações inerentes ao encontro com o princípio de realidade. "Esta premência destrutiva muito inicial, portanto, tem uma função positiva vital (quando, pela sobrevivência do objeto, ela funciona), a saber, a objetivização do objeto" (Winnicott, 1968/1994c, p. 186).

Um dos pontos cruciais do argumento sustentado por Winnicott é que a primeira pulsão é, ela própria, uma unidade, que ele chamou de destruição, mas poderia ter chamado de pulsão combinada amor-conflito. Essa unidade primária é o que, segundo ele, surge no bebê pelo processo maturacional natural, e seu destino não pode ser enunciado sem referência ao meio ambiente.

A pulsão é "potencialmente" destrutiva, mas ser ela destrutiva ou não depende de como é o objeto; o objeto sobrevive, isto é, mantém o seu caráter, ou reage? No primeiro caso, então, não há destruição, ou não muita, pelo menos, e há um momento seguinte em que o bebê pode tornar--se e gradualmente se torna cônscio de um objeto psicoenergizado, mais a fantasia de ter destruído, machucado, danificado ou provocado o objeto. O bebê, neste extremo de provisão ambiental, continua em um padrão de desenvolvimento da agressividade pessoal que proporciona o pano de fundo de uma fantasia contínua (inconsciente) de destruição. Aqui podemos utilizar o conceito de reparação kleiniano, que vincula o brinquedo e o trabalho construtivos com este pano de fundo de fantasia (inconsciente) de destruição ou provocação (talvez a palavra certa ainda não tenha sido encontrada). Mas a destruição de um objeto que sobrevive, que não reagiu nem desapareceu, conduz *ao uso.* (*Winnicott*, 1969/1994e, p. 190, grifos do original)

Se a mãe sobreviver, o bebê também encontrará um novo significado para a palavra amor, e uma coisa nova surgirá em sua vida: a fantasia. "É como se o bebê agora pudesse dizer para a sua mãe: 'Eu a amo por ter sobrevivido à minha tentativa de destruí-la. Em meus sonhos e em minha fantasia eu a destruo sempre que penso em você, pois a amo." (Winnicott, 1969/2002c, p. 26). Isso objetifica a mãe e a torna útil, colocando-a num mundo que não é parte do bebê. A base do desenvolvimento saudável dos seres humanos, reafirma Winnicott, é a sobrevivência do objeto que foi atacado. No caso da mãe que alimenta um bebê, não se trata simplesmente da sua sobrevivência como uma pessoa viva, mas também como alguém que não se transformou, no momento crítico, em uma pessoa vingativa, nem partiu para retaliações.



Neste livro, o leitor encontrará artigos que abordam temas importantes da psicanálise e da filosofia, como a interação da teoria com a clínica psicanalítica, uma análise clínica e filosófica das relações entre corpo e afeto, assim como questões relativas à política, à estética e aos processos de subjetivação contemporâneos. Para abordá-los a contento, os autores de referência utilizados foram aqueles que, tanto no domínio psicanalítico quanto no filosófico, voltaram-se para uma visão crítica da ortodoxia. Com Espinosa, Nietzsche, Deleuze, Guattari, Ferenczi, Winnicott, Fairbairn e Stern, dentre outros, o autor busca pensar a psicanálise de forma diferente, abrindo novos caminhos para os que se interessam pelos campos da clínica e da cultura.

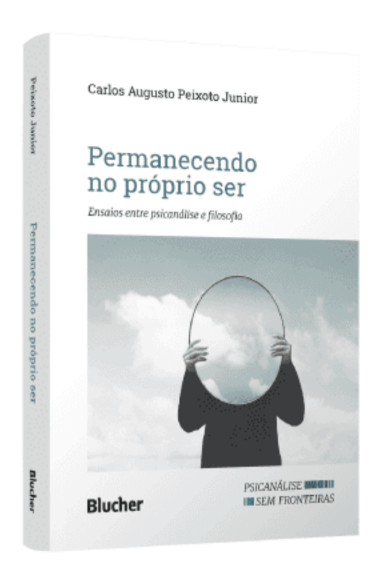
Coordenador **Daniel Kupermann** 

PSICANÁLISE SEM FRONTEIRAS











## Permanecendo no próprio ser Ensaios entre psicanálise e filosofia

### Carlos Augusto Peixoto Junior

ISBN: 9788521220411

Páginas: 304

Formato: 14 x 21 cm

Ano de Publicação: 2024